
Johnatan Marrufo210

 

Theologika 40, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 210-224  ISSN 2413-2470
DOI: 10.17162/fvqzmy23

RESUMEN

Este es el primero de dos artículos donde se abordan las imágenes 
del santuario veterotestamentario en el libro de Apocalipsis. En esta 
primera parte, el estudio establece los fundamentos temáticos y 
literario-teológicos necesarios para interpretar el simbolismo cultual del 
Apocalipsis, mostrando cómo las escenas introductorias del santuario 
(Ap 1; 4–5; 8:2–6; 11:19) funcionan como marcos estructurantes 
que delimitan los principales bloques proféticos del libro. Asimismo, 
se argumenta que dichas escenas no constituyen simples referencias 
litúrgicas, sino claves interpretativas que articulan la intercesión celestial, 
el juicio divino y la fidelidad al pacto. Este marco prepara el terreno para 
el análisis exegético y teológico de Apocalipsis 8:2–6 desarrollado en la 
segunda parte.

Palabras clave: Apocalipsis, santuario, liturgia bíblica, juicio, 
intercesión

ABSTRACT

This is the first of two articles that explore Old Testament sanctuary 
imagery in the book of Revelation. This initial installment lays the 
thematic and literary-theological groundwork for interpreting the cultic 
symbolism of Revelation, showing how the sanctuary introductory 
scenes (Rev 1; 4–5; 8:2–6; 11:19) function as structural frameworks 
marking the major prophetic sections of the book. It argues that these 
scenes are not merely liturgical references, but interpretive keys that 
articulate Christ’s heavenly intercession, divine judgment, and covenant 
faithfulness. This framework prepares the way for the exegetical and 
theological analysis of Revelation 8:2–6 developed in the second part.

Keywords: Revelation, sanctuary, biblical liturgy, judgment, 
intercession



Imágenes Veterotestamentarias del Santuario en Apocalipsis 8:2-6 (Parte I) 211

ISSN 2413-2470 Theologika 40, n°2 (julio-diciembre, 2025): 210-224

IMÁGENES VETEROTESTAMENTARIAS DEL 
SANTUARIO  

EN APOCALIPSIS 8:2-6 (PARTE I)

Johnatan Marrufo

Introducción
El libro del Apocalipsis presenta una notable diversidad 

interpretativa que ha dado lugar a múltiples enfoques hermenéuticos. 
En términos generales, algunos estudiosos adoptan una perspectiva 
futurista,1 mientras que otros lo abordan desde un enfoque preterista.2 
No obstante, en medio de esta variedad,3 un grupo significativo 
de intérpretes sostiene que el método historicista.4 Esta pluralidad 

1.  Los que apoyan una interpretación futurista ponen el cumplimiento de la 
profecía en un contexto final antes de la segunda venida de Cristo. Este pensamiento 
es propuesto por autores evangélicos tales como: G. K. Beale, Evis L. Carballosa, 
Alan Jhonson, Robert Thomas. Véase A. Y. Collins, Book of Revelation, Anchor 
Bible Dictionary (Freedman, NY: Doubleday, 1992), 694-708; G. K. Beale, The Book 
of Revelation: A Commentary on the Greek Text, New International Greek Testament 
Commentary (Grand Rapids, MI: Eerdmans, 1999), 234; A. F. Johnson, Revelation, 
Bible Study Commentary (Grand Rapids, MI: Zondervan, 1983), 434; R. L. Thomas, 
“Literary Genre and Hermeneutics of the Apocalypse”, Master's Seminary Journal 2 
(1991):79-97. 

2.  La corriente preterista tiene como ideal presentar el cumplimiento de los 
hechos apocalípticos como ciertos, pero en el pasado. Su propósito es declarar que las 
profecías del apocalipsis fueron cumplidas en un periodo temprano histórico. Véase D. 
E. Aune, Revelation 1-5, Word Biblical Commentary 3(Dallas, TX: Word, 1999), 24.

3.  Además de las escuelas ya mencionadas, se puede añadir recientemente el 
idealismo y el eclecticismo. Esta última trata de conciliar todas las corrientes como 
asequibles para la interpretación apocalíptica, mientras que el idealismo espiritualiza 
la profecía. Véase: C. Marvin Pate, ed., Cuatro puntos de vista sobre el apocalipsis 
(Miami, FL: Vida, 2005).

4.  El historicismo propone que las profecías del Apocalipsis abarcan todo el 
periodo de la historia desde sus inicios hasta el gobierno eterno de Jesús. La Iglesia 
Adventista del Séptimo Día, propone este método interpretativo como el más 
respetuoso del texto bíblico y adecuado para poder situar las profecías apocalípticas. 
Véase Frank B. Holbrook, ed., Symposium on Revelation-Book I and Book II, Daniel and 
Revelation Committee Series, nos. 6 y 7 (Silver Spring, MD: Biblical Research Institute, 
General Conference of Seventh-day Adventist, 1992), 7; C. Mervyn Maxwell, God 
Cares: The Message of Revelation for You and Your Family (Nampa, ID: Pacific Press, 
1985), 174; Richard A. Sabuin, “Historicism: The Adventist Approach? A Response to 
the Challenge to Historicism”, JAAS  11, nº 2 (2008): 159-174; Hans K. LaRondelle, 
“The Hearth of Historicism”, Ministry, setiembre de 2005, 22-23,25-27; William H. 
Shea, “Historicism, the Best Way to Interpret Prophecy”, Adventist Affirm 17, nº 1 



Johnatan Marrufo212

 

Theologika 40, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 210-224  ISSN 2413-2470
DOI: 10.17162/fvqzmy23

metodológica responde, en parte, a las complejidades inherentes al texto 
apocalíptico, cuya estructura simbólica plantea desafíos considerables 
para su interpretación. En particular, la identificación y análisis de las 
imágenes simbólicas —muchas de las cuales remiten al AT— se revela 
como una tarea indispensable para una exégesis precisa del texto.

Un ejemplo representativo de esta dinámica simbólica se encuentra 
en Apocalipsis 8: 2-6, donde la actividad de un ángel ante el trono de 
Dios antecede la acción de otros siete seres celestiales. Elementos como 
los ángeles, el incensario y otros objetos litúrgicos deben ser examinados 
detenidamente a fin de establecer su relación con las instituciones cultuales 
del AT, particularmente con el Santuario. En este pasaje, se perciben con 
claridad referencias que evocan el sistema sacerdotal y ritual del antiguo 
tabernáculo israelita.

A la hora de interpretar estas imágenes, surgen al menos cuatro 
enfoques representativos. El primero, encabezado por Erwin Gane, 
vincula las figuras del pasaje con la obra del Sumo Sacerdote durante 
el Día de la Expiación.5  Un segundo grupo interpreta la escena como 
una representación de la labor sacerdotal en el contexto del sacrificio 
continuo.6 Un tercer enfoque, si bien no enfatiza ni el Día de la 
Expiación ni el sacrificio continuo, sostiene que la visión apocalíptica 
tiene una clara connotación intercesora.7 Por último, un cuarto grupo 

(2003): 23.
5.  Erwin R. Gane presenta la imagen veterotestamentaria del día de la expiación 

como fundamental. Él enfatiza la vinculación que existe con la funcionalidad del 
sumo sacerdote al tomar un incensario lleno de las brasas de fuego del altar y arrojar 
dos puñados de fuego del altar en el Yom Kippur. Véase Erwin R. Gane, Trumpet After 
Trumpet (Nampa, ID: Pacific Press Publishing, 2012), 62.

6.  Tanto Mario Veloso como Hans LaRondelle declaran que la labor del ángel 
con el incensario es la base de la intercesión sacerdotal que prefigura el ministerio de 
Cristo. Véase Mario Veloso, Apocalipsis y el fin del mundo (Buenos Aires: Asociación 
Casa Editora Sudamericana, 1999), 131; Hans K. LaRondelle, Las Profecías del Fin 
(Buenos Aires: Asociación Casa Editora Sudamericana, 1997), 165. 

Doukhan presenta a la perícopa como “un preludio de la visión profética que nos 
traslada al Santuario, al corazón de la festividad judía”. Véase Jacques B. Douckhan, 
Secretos del Apocalipsis: Un vistazo judío al Apocalipsis (Bogotá: Asociación Publicadora 
InterAmericana, 2008), 77.

 Paulen propone que efectivamente es una imagen del santuario y que es una 
imagen explícita del Tamid. John Paulen, “Decoding Revelation’s Trumpets: Literary 
Allusions and Interpretation of Revelation 8:7-12”, Andrews University Seminary 
Doctoral Dissertation Series (Berrien Spring, MI: Andrews University Press, 1988).

7.  Tanto Uriah Smith, Leslie Hardinge y Jon Paulen declaran que no 
necesariamente hace referencia a que las oraciones de los santos representan el clamor 
de los mártires. Véase Uriah Smith, Daniel and Revelation (Washington, DC: Review 



Imágenes Veterotestamentarias del Santuario en Apocalipsis 8:2-6 (Parte I) 213

ISSN 2413-2470 Theologika 40, n°2 (julio-diciembre, 2025): 210-224

argumenta que Apocalipsis 8: 3-5 presenta imágenes de juicio, aunque 
estas aluden únicamente al litigio, sin implicar aún su ejecución. Estas 
interpretaciones, al surgir del estudio detenido de la perícopa, reflejan 
distintos niveles de aproximación: algunos optan por un análisis 
puramente literario, mientras que otros prefieren una exploración 
teológica más profunda, con el propósito común de clarificar los 
elementos simbólicos del texto.

Partiendo de esta problemática, esta investigación, la primera de 
dos partes, se propone examinar las imágenes del santuario presentes 
en las secciones introductorias del Apocalipsis. Se busca identificar 
las figuras veterotestamentarias alusivas al tabernáculo, limitando el 
análisis exclusivamente a las imágenes relacionadas con el santuario, y 
excluyendo deliberadamente cualquier otro tipo de simbolismo. En la 
segunda parte, se emplea un enfoque exegético y teológico para Ap 8:2-
6, sustentado en el método histórico-gramatical, con especial atención 
a las implicancias teológicas derivadas de la identificación de dichas 
imágenes y su correlato en el trasfondo veterotestamentario.

El concepto de imágenes veterotestamentarias
	Se entiende por imagen veterotestamentaria toda figura, símbolo 

o concepto del Antiguo Testamento (AT) reutilizado por un autor del 
Nuevo Testamento (NT) en la elaboración de su mensaje.8  El significado 
de estas imágenes no depende únicamente de su contexto original, sino 
también de la intención teológica y literaria con que son retomadas en 
el nuevo marco neotestamentario.9 Así, su valor interpretativo se amplía 
y enriquece conforme al uso que les otorgan los escritores del primer 
siglo,10  quienes recurren a ellas tanto para afirmar el cumplimiento de las 

and Herald, 2005), 360; Leslie Hardinge, The Lamb: God´s Greatest Gift Meditations 
on the Book of Revelation (Harrisburg, PA: American Cassette Ministries, 2005), 148. 
Paulen no concibe de que puede aludir tanto al Día de la Expiación o al Tamid. Véase 
Jon Paulen, The Deep Things of God (Washington, DC: Review and Herald, 2004), 
112.

8.  G. K Beale y D. A. Carson, ed., Commentary on the New Testament Use of the 
Old Testament (Grand Rapids, MI: Baker Academic, 2007), xxv.

9.  Es difícil evaluar el NT sin la presencia de los escritos del AT. Véase Derrel 
L. Bock, “Scripture Citing Scripture: Use of the Old Testament in the New”, en 
Interpreting the New Testament Text Introduction to the Art and Science of Exegesis, eds. 
Darrell L. Bock, Buist M. Fanning (Wheaton, IL: Crossway Books, 2006), 255.

10.  Existe una variedad de formas para citar el AT, algunas veces se alude al 
texto antiguo y en otras se presenta una idea del AT sin referencia a un particular 
pasaje. Véase Klyne Snodgrass, “The Use of the Old Testament in the New”, en 



Johnatan Marrufo214

 

Theologika 40, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 210-224  ISSN 2413-2470
DOI: 10.17162/fvqzmy23

profecías11 como para resaltar la dimensión tipológica de las Escrituras.12  
Este recurso hermenéutico refuerza la unidad escritural y respalda la 
premisa de una sola interpretación coherente de toda la Escritura.13

El libro del Apocalipsis, en particular, no constituye una 
excepción, sino un caso paradigmático del uso intensivo de imágenes 
veterotestamentarias.14  Su autor despliega una notable riqueza 
simbólica cuyo origen se encuentra, en gran medida, en las tradiciones 
del AT.15  Estadísticamente, el fenómeno es significativo: de los 405 
versículos que componen el libro, más de 270 contienen alusiones al AT, 
ya sean directas o indirectas.

Estas referencias no son meras evocaciones formales, sino 
componentes esenciales de la arquitectura simbólica del texto. La 
literatura apocalíptica, como género, se caracteriza precisamente por 
su densidad simbólica, en la que los símbolos actúan como vehículos 
de significado teológico.16 Por ello, un símbolo adquiere pleno sentido 

Interpreting the New Testament: Essay on Methods and Issues, ed. David Alan Black y 
David S. Dockrey (Nashville, TN: Broadman & Holman, 2001), 213.

11.  Hay un vasto empleo del AT en el Nuevo que simplemente un revestimiento 
de los textos del AT sobre sus cumplimientos en el NT. Véase Francis Foulkes, The Acts 
of God: A Study in the Basis of typology in the Old Testament (London: Tyndale, 1958); 
Leonhard Goppet, Typos: The Typological Interpretation of the Old Testament in the New, 
trad. Donald H. Madvig (Grand Rapids, MI: Eerdmans, 1982). 

12.  H. LaRondelle, The Israel of God in Prophecy. Principles of Prophetic 
Interpretation (Berrien Springs, MI: Andrews University Press, 1983).

13.  El uso del AT en el Nuevo es uno de los más fascinantes y complejas áreas 
del estudio bíblico. Véase David S. Dockery, Kenneth A. Mathews y Robert B. Sloan, 
“Use of the Old Testament in the New”, en Foundations for Biblical Interpretation 
(Nashville, TN: Broadman &Holman, 1994), 97-114. 

14.  Henry Barclay Swete hace una lista de trabajos referente a cómo el NT usa el 
material del Antiguo. Véase Henry Barclay Swete, An introduction to the Old Testament 
in Greek, 2da ed. Richard Rusden Ottley (Cambridge: Cambridge University Press, 
1914). Medio siglo más tarde, Robert G. Bratcher hace una lista de citas del AT en 
solo once pasajes del Apocalipsis. Véase Robert G. Bratcher, Old Testament Quotations 
in the New Testament (London: United Bible Societies, 1961), 74-76. Anthony Tyrrell 
Hanson dedica un capítulo entero para el uso del AT en el Apocalipsis. Véase Anthony 
Tyrrell Hanson, “Scripture in the Book of Revelation”, en The Living Utterances of 
God: The New Testament Exegesis of the Old Testament (London, Darton: Longman 
& Todd, 1983), 159-178; Ferrell Jenkins, The Old Testament in the Book of Revelation 
(Grand Rapids, MI: William B. Eerdmans, 1976).

15.  No existe otro escrito del NT que use al AT como este. Beale las nombra 
como “dependencia” en vez del término “alusión” como una mejor descripción del uso 
de Juan al AT. Véase G. K. Beale, “A Reconsideration of the Text of Daniel in the 
Apocalypse”, Biblica 67, no 4 (1986): 543.

16.  Paulien declara que estas alusiones forman una “fraseología 



Imágenes Veterotestamentarias del Santuario en Apocalipsis 8:2-6 (Parte I) 215

ISSN 2413-2470 Theologika 40, n°2 (julio-diciembre, 2025): 210-224

cuando se comprende a la luz de su referente veterotestamentario.17  
Esta realidad plantea al lector contemporáneo el desafío hermenéutico 

de discernir cómo deben interpretarse tales imágenes proféticas: ¿de 
manera literaria o espiritual?18  La respuesta exige una aproximación 
exegética rigurosa, que tenga en cuenta tanto el trasfondo bíblico 
como la intención comunicativa del autor. En suma, el Apocalipsis se 
erige como un texto profundamente anclado en el AT, cuyas imágenes 
funcionan como claves interpretativas indispensables para su adecuada 
comprensión.19

El santuario veterotestamentario en Apocalipsis
Diversos estudiosos han señalado la centralidad del santuario como 

marco teológico y literario del libro de Apocalipsis.20 Mario Veloso, 
por ejemplo, identifica catorce referencias directas al templo, así como 
treinta y cuatro alusiones relacionadas con el sumo sacerdote y el trono 
de Dios,21 lo que enmarca el mensaje apocalíptico dentro del sistema 
cultual veterotestamentario.22  De manera concordante, Jon Paulien 
sostiene que el trasfondo general del Apocalipsis es esencialmente una 

veterotestamentaria”, cuya clasificación está determinada bajo el título de “ecos, 
símbolos con propias significancia” o “alusiones directas”. Véase Jon Paulien, 
“Interpretación del simbolismo del Apocalipsis”, en Simposio sobre el Apocalipsis – I, 
Frank B. Holbrook, ed. (Doral, FL: Asociación Publicadora Interamericana, 2010), 
87.

17.  Evis L. Carballosa, Apocalipsis: La consumación del plan eterno de Dios (Grand 
Rapids, MI: Poratavoz, 1997), 23. En este contexto, A. Johnson subraya con razón 
la estrecha dependencia del Apocalipsis respecto de los profetas Isaías, Ezequiel, 
Daniel y Zacarías. A. Johnson, “Revelation”, en The Expositor´s Bible Commentary 
(Grand Rapids, MI: Zondervan Publishing House, 1981), 408-413. Véase también 
Jean-Pierre Ruiz, Ezekiel in the Apocalypse: The Transformation of Prophetic Language in 
Revelation 16, 17 – 19,10 (New York, NY: Peter Lang, 1989), 2, quien sugiere que el 
libro de Ezequiel da la estructura a Apocalipsis. 

18.  A. Y. Collins, Book of Revelation, Anchor Bible Dictionary 
(Freedman, NY: Doubleday, 1992), 241.

19.Louis A., Revelation (Saint Louis, MO: Concordia Publishing House, 1999), 
23

20.   Véase, por ejemplo, Richard M. Davidson, Joel Iparraguirre y Ekkehardt 
Mueller, “El santuario como clave hermenéutica para estructurar el Apocalipsis”, 
Berit Olam 18, nº 2 (2022): 137-172, y las referencias citadas en los pies de página.

21.  Mario Veloso, Apocalipsis y el fin del mundo: fe para enfrentar la crisis final 
(Buenos Aires: Asociación casa editora sudamericana, 1999), 19.

22.  Mario Veloso, “Doctrine of the Sanctuary and the Atonement as Reflected 
in the Book of Revelation”, en The Sanctuary and the Atonement, ed. Frank B. Holbrook 
(Silver Spring, MY: Biblical Research Institute, 1989), 177-198.



Johnatan Marrufo216

 

Theologika 40, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 210-224  ISSN 2413-2470
DOI: 10.17162/fvqzmy23

escena de adoración desarrollada en el contexto del santuario celestial.23

En función de esta perspectiva, el Apocalipsis presenta una estructura 
recapitulativa en la que las imágenes del Santuario se articulan de 
forma progresiva.24 Siguiendo el esquema propuesto por Kenneth 
Strand, puede observarse que las principales secciones visionarias del 
libro están introducidas por escenas vinculadas al tabernáculo.25 Estas 
introducciones no son meras ambientaciones litúrgicas, sino que 
delimitan bloques temáticos fundamentales dentro de la narrativa 
apocalíptica y ofrecen un marco interpretativo que hunde sus raíces en 
la simbología del AT.26

Como puede percibirse, el estudio de estas imágenes resulta clave 
para una correcta comprensión del mensaje del Apocalipsis, pues su 

23.  Jon Paulien, “Interpretación del simbolismo del Apocalipsis”, en Simposio 
sobre el Apocalipsis – I, ed. Frank B. Holbrook (Colombia: Asociación Publicadora 
Interamericana, 2010), 96.

24.  Las evidencias de recapitulación en el Apocalipsis suponen que dentro de 
cada parte fundamental del Apocalipsis se cubran los mismos asuntos generales en 
secuencias reiteradas. Véase Kenneth A. Strand, Interpreting the Book of Revelation: 
Hermeneutical Guidelines with Brief Introduction to Literary Analysis (Naples, FL: Ann 
Arbor Publishers, 1979), 43-52. La estructura del Apocalipsis no es solo recapitulativa, 
sino también es lineal como una espiral cónica. Véase Elisabeth Schüssler Fiorenza, 
The Book of Revelation: Justice and Judgment (Filadelfia, PA: Fortress Press, 1985), 171. 
O como una “escala musical que progresa continuamente en dirección lineal mientras 
repasa tonos anteriores con vibraciones cada vez más intensas”. Véase Richard M. 
Davidson, “Tipología del Santuario”, en Simposio sobre el Apocalipsis – I, ed. Frank B. 
Holbrook (Doral, FL: Asociación Publicadora Interamericana, 2010), 117.

25.   Kenneth A. Strand declara dos características importantes de este esquema, 
(1). Aparte del prólogo y del epílogo, hay ocho secuencias proféticas fundamentales: 
cuatro que preceden y cuatro que siguen a una línea trazada entre los capítulos 14 y 
15. (2) Las visiones que preceden a la línea divisoria quiástica tienen básicamente una 
perspectiva histórica y las visiones posteriores a la línea divisoria quiástica retratan 
la era del juicio escatológico. Véase Kenneth Strand, “The Eight Basic Visions in the 
Book of Revelation”, AUSS 25 (1987): 120.

Mientras que las secuencias visionarias del Apocalipsis —como las iglesias, los 
sellos y las trompetas— siguen un patrón de recapitulación, las escenas introductorias 
relacionadas con el Templo o el Santuario presentan un desarrollo lineal. Richard M. 
Davidson señala que el Apocalipsis combina tanto progresiones recapitulativas como 
lineales. En su análisis, las series principales (iglesias, sellos y trompetas) repiten un 
modelo estructural similar al de las cuatro visiones de Daniel, en tanto que las escenas 
litúrgicas del Santuario avanzan de forma progresiva, revelando de manera secuencial 
el marco teológico del Santuario celestial. Véase Richard M. Davidson, “Tipología 
del Santuario”, en Simposio sobre el Apocalipsis – I, ed. Frank B. Holbrook (Doral, FL: 
Asociación Publicadora Interamericana, 2010), 117.

26.  Kenneth A. Strand, “The Victorius-Introduction Scenes in the Book of 
Revelation”, AUSS 25 (1987): 267-288.



Imágenes Veterotestamentarias del Santuario en Apocalipsis 8:2-6 (Parte I) 217

ISSN 2413-2470 Theologika 40, n°2 (julio-diciembre, 2025): 210-224

función no solo es decorativa, sino teológicamente significativa. Por 
tal motivo, en lugar de abordar cada imagen de forma aislada por 
capítulos, se procederá a presentarlas de acuerdo con los principales 
tópicos temáticos en los que aparecen: las escenas introductorias del 
Santuario asociadas a las siete iglesias, los siete sellos, las siete trompetas 
y la sección del gran conflicto. Esta disposición facilitará una exposición 
ordenada y coherente del simbolismo sacerdotal y cultual que permea 
toda la obra.

Escena introductoria del santuario:
Jesús como sacerdote en el lugar santo (Ap 1:9-20)

La primera escena cultual del libro de Apocalipsis introduce a Jesús en 
funciones sacerdotales27  en el santuario celestial. En la visión del Cristo 
glorificado (Apoc. 1: 9-20),28 el “Hijo del hombre”29 es contemplado 
por Juan como “vestido de una ropa que llegaba hasta los pies, y ceñido 
por el pecho con un cinto de oro” (v. 13),30 una descripción que remite 
explícitamente a las vestiduras sacerdotales prescritas en Éx 28:4, 31 y 
39. Estas vestiduras eran indicativas del oficio sagrado de Aarón y sus 
hijos, quienes ministraban en el tabernáculo como representantes del 
pueblo ante Dios.

Asimismo, en Apocalipsis 1:12-13 se menciona que Jesús aparece 
“en medio de siete candeleros de oro”,31 imagen que evoca directamente 

27.   Ranko Stefanovic, Plain Revelation (Berrien Springs, MI: Andrews 
University Press, 2013), 23.

28.  Ranko Stefanovic declara que la primera sección del libro comienza en 1:9, 
es decir, con los mensajes a las siete iglesias. Véase Ranko Stefanovic, Revelation of 
Jesus Christ (Berrien Springs, MI: Andrews University Press, 2013), 81. 

29.  Este título es tomado de Dn 7:13-14. Donde se presenta al Anciano de días 
dando el dominio a uno como Hijo de hombre. Este título llega a estar asociado con 
el Mesías del NT. Véase Steranovic, Revelation of Jesus Christ, 104. Dos veces en el 
Apocalipsis Jesús es representado como el Hijo del hombre (Ap 1:13, 14:14). Véase 
Rabach Symon Odek, “The Promise I Am Coming Soon in Revelation”, JATS 25, nº 
1 (2014): 75-88.

30.  El historiador judío Josefo describe que el sumo sacerdote servía en el templo 
de Jerusalén vestido con un manto largo y con un cinto de oro en su cintura. Véase 
Josephus, “The Jewish Antiquities, 3.7.2.4”, en The Work of Josephus, trad. William 
Whiston (Peabody, MA: Hendrickson Publishiers, 1987), 88, 9. 

31.  Alberto Treiyer sugiere que las siete iglesias son representadas por siete 
candeleros que son quemadas en el lugar santo del Ttmplo celestial. Véase Alberto 
R. Treiyer, Apocalypse Seal & Trumpets Biblical and Historical Studies (Distinctive 
Messages, 2005), 22; Jacques Douckhan, Secretos del Apocalipsis (Colombia: Asociación 
Publicadora Interamericana, 2008), 25.



Johnatan Marrufo218

 

Theologika 40, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 210-224  ISSN 2413-2470
DOI: 10.17162/fvqzmy23

el candelabro de siete brazos descrito en Éx 25:31-40, el cual debía estar 
encendido continuamente en el lugar santo del santuario (cf. Éx 27:20-
21; Lv 24:1-4).32 En el Apocalipsis, estos candeleros representan las 
siete iglesias (Ap 1:20), y su disposición sugiere que Cristo ministra en 
medio de ellas como luz y guía, lo que refuerza su función intercesora y 
su rol activo en la historia de la iglesia.

La imagen sacerdotal de Jesús anticipa y contextualiza la subsecuente 
sección de los mensajes a las siete iglesias (Ap 2:1–3:22). En Ap 2:1, se 
reitera que el que habla es “el que tiene las siete estrellas en su diestra, 
el que anda en medio de los siete candeleros de oro”, lo cual reafirma 
su presencia constante y su autoridad sacerdotal sobre las comunidades 
cristianas.

En definitiva, la escena de Apocalipsis 1 presenta a Cristo como el 
verdadero sumo sacerdote celestial (cf. Heb 4:14-15; 8:1-2), investido 
con la gloria y la responsabilidad de velar por su iglesia. Esta visión 
está profundamente anclada en el simbolismo del AT, y funciona como 
clave interpretativa para comprender el resto del libro, especialmente su 
estructura basada en escenas del santuario.

Escena introductoria del santuario:
Adoración en el Santuario celestial (Ap 4:1–5:14)

La segunda escena cultual del Apocalipsis introduce el ciclo de los 
siete sellos (caps. 6–8), y se desarrolla íntegramente en el contexto del 
santuario celestial. En Ap 4:1-11, el vidente contempla una visión del 
trono de Dios rodeado de majestad y gloria: “relámpagos, truenos y voces 
salían del trono” (v. 5),33 y delante de él ardían “siete lámparas de fuego”, 
las cuales “son los siete espíritus de Dios”. Estos elementos remiten a la 
manifestación divina en el monte Sinaí (Éx 19:16-18) y al mobiliario 
del lugar santo del tabernáculo (cf. Éx 25: 37; Zc 4:2-6).

En esta escena, los veinticuatro ancianos se postran y adoran a Dios, 

32.  Philip Edgcumbe Hughes, The Book of The Revelation (Grand Rapids, MI: 
William B. Eerdmans Publishing Company, 1990), 25.

33.  El trono como imaginería implica una autoridad especial que apunta a 
un asiento de un estado o institución. Véase Robert L. Thomas, Revelation 1–7: An 
Exegetical Commentary (Chicago, IL: Moody, 1992), 182.  En la LXX, θρόνος ocurre 
160 veces con referencia a un asiento de distinción, a un trono real. La figura del trono 
en Apocalipsis es particularmenete basada en Ezequiel y desarrollada especialmente 
en Apocalipsis 4. Véase Moisés Silva, ed., θρόνος, en New International Dictionary of 
New Testament Theological and Exegesis, 2ª ed. (Grand Rapids, MI: Zondervan, 2014), 
2:468.



Imágenes Veterotestamentarias del Santuario en Apocalipsis 8:2-6 (Parte I) 219

ISSN 2413-2470 Theologika 40, n°2 (julio-diciembre, 2025): 210-224

reconociendo su soberanía creadora: “Señor, digno eres de recibir la 
gloria y la honra y el poder, porque tú creaste todas las cosas, y por tu 
voluntad existen y fueron creadas” (Ap 4:11). Este acto de adoración, 
centrado en la trascendencia divina, revela una estructura litúrgica 
basada en el culto celestial del Santuario.

Una escena paralela aparece en Ap 19:1-10, donde se repiten 
elementos como tronos, estruendos, relámpagos y voces poderosas (v. 
6), los cuales también evocan la manifestación de la presencia divina. 
No obstante, el motivo de adoración se desplaza: ya no se adora 
exclusivamente por la creación, sino por los justos juicios de Dios: 
“Verdaderos y justos son sus juicios” (v. 2), así como por el triunfo del 
Cordero en las bodas anunciadas (v. 7). Además, la vestimenta de lino 
fino, limpia y resplandeciente —“las acciones justas de los santos” (v. 
8)— conecta esta escena con la teología del Santuario, aludiendo a la 
santidad sacerdotal requerida para ministrar ante Dios (cf. Éx 28:39-43; 
Lv 16: 4).

La unidad entre las visiones de los capítulos 4 y 5 es evidente: el 
escenario no cambia y la secuencia continúa sin interrupción. En 
Apocalipsis 5: 6, aparece “un Cordero como inmolado”,34 figura que 
remite directamente al sacrificio diario del Santuario terrenal (Éx 29:38-
42), donde cada mañana y tarde se ofrecía un cordero en expiación por 
el pueblo. Este Cordero recibe adoración junto al que está sentado en 
el trono,35 en una escena que culmina en una doxología cósmica (Ap 
5:11-14).

Los cuatro seres vivientes y los veinticuatro ancianos se postran 
nuevamente, esta vez teniendo “arpas y copas de oro llenas de incienso, 
que son las oraciones de los santos” (Ap 5:8). El incienso, elemento 
central del culto diario, se utilizaba para llenar de aroma el tabernáculo 
(Éx 30:7-8; Lv 16:12-13), pero también simbolizaba la intercesión 
sacerdotal ante Dios. Su asociación con las oraciones refuerza el carácter 
litúrgico e intercesor de la visión. La adoración celestial tiene, pues, un 

34.  La LXX para referirse a oveja utiliza el término ἀμνάς en vez de ἀρνίον. 
Con una ocurrencia más de 100 veces. En casi todas estas, se alude a Cristo (la 
única excepción es Ap 13:11. Véase Moisés Silva, ed., “ἀρνίον”, en New International 
Dictionary of New Testament Theological and Exegesis, 2ª ed. (Grand Rapids, MI: 
Zondervan, 2014), 1:266.

35.  Laszlo Gallusz, sugiere que el Trono está vinculada con Dios y con el 
cordero. Su argumento se basa en Apocalipsis 4,5. Véase Laszlo Gallusz, “Thrones 
in the Book of Revelation: Part 1: Throne of God, Part 2: The Lamb on the Throne”, 
JATS 24, nº 1 (2013): 54.



Johnatan Marrufo220

 

Theologika 40, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 210-224  ISSN 2413-2470
DOI: 10.17162/fvqzmy23

doble fundamento: primero, el sacrificio expiatorio del Cordero (Ap 5:9-
10),36 y segundo, el hecho de que Dios ha constituido a su pueblo como 
«reyes y sacerdotes para nuestro Dios» (v. 10), retomando el lenguaje de 
Éx 19:6. Estos temas anticipan la dimensión redentora y judicial que se 
desplegará en los sellos.

Finalmente, en el desarrollo de los sellos (Ap 6:1–8:1), el quinto sello 
presenta la imagen de un altar (6:9),37 bajo el cual están las almas de los 
mártires “por la palabra de Dios y por el testimonio que tenían”. Este 
altar remite al altar del holocausto, donde se derramaba la sangre de las 
víctimas (cf. Lv 4:7), y sugiere un clamor por justicia, anticipando el 
juicio vindicativo que caracteriza el resto de la sección (cf. Ap 6:10-11). 
Así, tanto la escena inicial de adoración como el desarrollo posterior 
de los sellos están profundamente entrelazados con la simbología del 
santuario, mostrando la unidad teológica del mensaje apocalíptico.

Escena introductoria del santuario:
El tabernáculo del testimonio y la intercesión diaria (Ap 8:2-6)

La tercera escena cultual del Apocalipsis introduce la sección 
de las siete trompetas (Ap 8:2–11:19), y se sitúa nuevamente en el 
ámbito litúrgico del santuario celestial. Esta escena, al igual que la 
que precede a las plagas (Ap 15:5-8), presenta imágenes claramente 
veterotestamentarias, como el altar, las trompetas, el incienso y el fuego, 
que remiten al servicio sacerdotal diario en el tabernáculo.

En Ap 8:2-6, se describe a un ángel que se presenta ante el altar con 
un incensario de oro, y a quien “se le dio mucho incienso para añadirlo a 
las oraciones de todos los santos sobre el altar de oro que estaba delante 
del trono” (v. 3). Luego, este ángel “tomó el incensario, lo llenó del fuego 
del altar y lo arrojó a la tierra” (v. 5). Esta escena encierra una fuerte 
carga simbólica de intercesión y juicio, y tiene claros paralelos con los 
rituales sacerdotales del AT.

36.  En el santuario se efectuaba expiación por los pecados a través de la 
inmolación de un cordero. Los sacrificios en el Santuario eran un medio de redención, 
justificación y vindicación. Véase, M. L. Andreasen, El santuario y su servicio (Buenos 
Aires: ACES, 2009), 119.

37.  En Ap 6:9 aparece el término θυσιαστηρίου, este sustantivo es usado 23 
veces. En Apocalipsis, las almas de los santos mártires son representadas bajo el altar 
llorando por venganza (Ap 6:9). El llanto de los santos recalca la muerte de Abel 
(Gn 4:10, Heb 11:4). Véase Moisés Silva, ed., “θυσιαστηρίου”, en New International 
Dictionary of New Testament Theological and Exegesis, 2ª ed. (Grand Rapids, MI: 
Zondervan, 2014), 2:490.



Imágenes Veterotestamentarias del Santuario en Apocalipsis 8:2-6 (Parte I) 221

ISSN 2413-2470 Theologika 40, n°2 (julio-diciembre, 2025): 210-224

El lenguaje utilizado en el pasaje evoca el ritual del Día de la 
Expiación (Lv 16), en el cual el sumo sacerdote tomaba brasas del altar 
“delante de Jehová” (Lv 16:12) para entrar con ellas al lugar santísimo y 
ofrecer incienso ante el propiciatorio. El término griego θυσιαστήριον, 
traducido como “altar”, y la expresión τοῦ ἀπέναντι κυρίου, “delante del 
Señor”, son consistentes con la terminología empleada para referirse al 
altar del holocausto, ubicado ante el tabernáculo (cf. Éx 40:6; Lv 4:7).

La escena de Ap 8, sin embargo, también presenta similitudes con 
el servicio diario del tamid, descrito en Éx 30:7-8. Según este rito, el 
sacerdote debía quemar incienso cada mañana y al anochecer, al tiempo 
que preparaba y encendía las lámparas del candelabro. Aunque el texto 
no especifica la procedencia exacta del fuego, se asume que provenía 
del altar del holocausto, cuyo fuego debía mantenerse encendido 
continuamente (Lv 6:9, 12-13).

La importancia de emplear fuego legítimo se destaca en el relato de 
Nadab y Abiú, quienes ofrecieron «”uego extraño, que él [Dios] nunca 
les mandó” y fueron consumidos (Lv 10:1-2). Esto sugiere que el fuego 
utilizado en los rituales debía provenir del altar encendido por Dios 
mismo (cf. Lv 9:24). Asimismo, en Nm 16:46-48, Aarón intercede con 
un incensario, utilizando brasas del altar del holocausto, lo que detiene 
la mortandad del pueblo. Esta práctica refuerza la idea de que el altar 
del holocausto era la única fuente legítima de fuego para el culto diario.

En Ap 8:5, cuando el ángel toma fuego del altar y lo arroja a la tierra, 
parece haber un eco de Lv 6:10-11, donde el sacerdote debía retirar las 
cenizas del altar y llevarlas fuera del campamento a un lugar limpio. 
Aunque en Apocalipsis no se mencionan cenizas, la acción del ángel 
podría simbolizar la conclusión de un proceso intercesor y el inicio de 
una respuesta judicial divina.

Por tanto, la escena de Ap 8:2-6 no alude exclusivamente al Día de 
la Expiación, sino que puede entenderse mejor en el marco del tamid 
—el servicio sacerdotal diario en el lugar santo—, donde se realizaban 
actos constantes de intercesión a favor del pueblo. El ángel, al actuar 
en el altar con el incienso y el fuego, reproduce gestos propios de la 
liturgia diaria, lo cual fortalece la comprensión de esta visión como una 
preparación solemne para los juicios anunciados por las trompetas.

Escena introductoria del santuario (al conflicto cósmico): 
El lugar santísimo y el arca del testimonio (Ap 11:19)

La introducción al bloque temático del conflicto cósmico (Ap 12–



Johnatan Marrufo222

 

Theologika 40, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 210-224  ISSN 2413-2470
DOI: 10.17162/fvqzmy23

14) está precedida por una escena profundamente simbólica que traslada 
al lector desde el lugar santo al lugar santísimo del santuario celestial. 
En Ap 11:19 se declara: “Y el templo de Dios fue abierto en el cielo, 
y el arca de su pacto se veía en su templo; y hubo relámpagos, voces, 
truenos, un terremoto y gran granizo”. Esta es la primera y única vez que 
se menciona explícitamente el arca del pacto en el Apocalipsis, lo cual 
implica un acceso visionario al lugar santísimo, el espacio más sagrado 
del santuario, donde residía la manifestación de la presencia divina (cf. 
Éxo 25:21-22; Lv 16:2).

En escenas anteriores, las imágenes del santuario habían aludido 
principalmente al lugar santo (Ap 1:12-13; 4:5; 8:3), con elementos 
como los candeleros de oro, el altar del incienso o el altar del holocausto. 
Sin embargo, esta transición literaria y teológica en Ap 11:19 señala un 
momento culminante en el desarrollo del libro: el centro de la revelación 
ahora se centra en el conflicto cósmico entre el bien y el mal, en el 
contexto de la fidelidad al pacto de Dios.

El arca del testimonio, también llamada el arca del pacto, contenía las 
tablas de la ley (Éx 31:18; Dt 10:2-5), que simbolizaban el fundamento 
moral del gobierno divino. Su presencia en la visión apocalíptica reafirma 
la centralidad de la ley de Dios en el contexto del juicio escatológico y 
del conflicto entre los fieles y los opositores del Cordero. Este elemento 
conecta temáticamente con el mensaje del tercer ángel, en el que se 
exalta “la paciencia de los santos, los que guardan los mandamientos de 
Dios y la fe de Jesús” (Ap 14:12).

En los capítulos 12 al 14, aunque no se presentan más escenas 
explícitas del santuario, se repite la figura del Cordero, el título 
cristológico dominante en el libro de Apocalipsis. Este aparece, por 
ejemplo, en Ap 14:1, donde se describe a los 144.000 “que tenían 
el nombre del Cordero y el de su Padre escrito en la frente”, y en el 
versículo 4 como aquellos “que siguen al Cordero por dondequiera que 
va”. Esta imagen, profundamente enraizada en el sistema sacrificial 
veterotestamentario (cf. Éx 12:3-6; Is 53:7), mantiene la conexión con 
la teología del santuario, donde el sacrificio del cordero constituía el 
medio de expiación por excelencia (Lv 4:32-35).

Por tanto, aunque las referencias al santuario en esta sección sean más 
sutiles, la apertura del lugar santísimo con la revelación del arca del pacto 
(Ap 11:19) y la reiterada presencia del Cordero como figura redentora 
(Ap 12–14) establecen una continuidad teológica con las escenas 
anteriores. En el corazón del conflicto cósmico, se exalta la ley de Dios, 
la mediación de Cristo y la fidelidad del remanente, todos conceptos que 



Imágenes Veterotestamentarias del Santuario en Apocalipsis 8:2-6 (Parte I) 223

ISSN 2413-2470 Theologika 40, n°2 (julio-diciembre, 2025): 210-224

encuentran su raíz en el simbolismo del santuario veterotestamentario.

Resumen y conclusión parcial
El análisis de las escenas introductorias del santuario en el 

Apocalipsis revela una estructura deliberadamente articulada en torno 
a los espacios y elementos del santuario celestial, que funcionan como 
marcos interpretativos fundamentales para comprender el desarrollo 
teológico del libro. Cada escena marca la apertura de una nueva sección 
profética: las siete iglesias, los siete sellos, las siete trompetas y el gran 
conflicto, y lo hace evocando imágenes claramente veterotestamentarias 
vinculadas al tabernáculo y su liturgia.

La primera escena (Ap 1:9-20) presenta a Cristo como sumo 
sacerdote en el lugar santo, caminando entre los candeleros, imagen 
que anticipa su función intercesora en favor de las iglesias. La segunda 
(Ap 4–5) introduce el ciclo de los sellos mediante una liturgia celestial 
de adoración, centrada en el trono de Dios y en el Cordero inmolado, 
figura sacrificial que evoca el culto diario y el principio de juicio. La 
tercera escena (Ap 8:2-6) conecta el servicio sacerdotal diario del Tamid 
con la intercesión por las oraciones de los santos y anticipa los juicios 
representados por las trompetas. 

Finalmente, la escena de Ap 11:19 eleva la visión al lugar santísimo, 
mostrando el arca del pacto como símbolo de la ley de Dios, enmarcando 
así el gran conflicto entre los fieles y los opositores de Dios.

Estas escenas no son meras ambientaciones simbólicas, sino claves 
hermenéuticas que orientan la interpretación de cada bloque literario y 
teológico. Todas ellas apuntan a una visión cohesiva del Santuario como 
el centro del gobierno divino, el escenario de la intercesión de Cristo y el 
ámbito desde el cual se desarrolla el juicio escatológico. Así, el Santuario 
funciona no solo como trasfondo litúrgico, sino como eje estructural y 
teológico del Apocalipsis.

Este análisis prepara el camino para abordar con mayor detalle la 
perícopa de Ap 8:3-5, una escena que sintetiza elementos litúrgicos 
veterotestamentarios clave, como el incienso, el altar y el fuego, para 
representar el papel intercesor de Cristo en el Santuario celestial. Esta 
intercesión responde al clamor de los mártires por justicia (Ap 6:9-
10) y marca el inicio de los juicios parciales de Dios contra los impíos, 
ejecutados mediante el sonar de las trompetas.



Johnatan Marrufo224

 

Theologika 40, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 210-224  ISSN 2413-2470
DOI: 10.17162/fvqzmy23

Johnatan Marrufo-Peralta
johnatan.marrufo@adventistas.org
Universidad Peruana Unión, Lima, Perú


	Background

